
Perché la scuola di massa tradisce la scuola di cultura 

Era il retaggio umanistico a creare uguaglianza - di ERNESTO GALLI DELLA LOGGIA 

18/08/2013 Corriere della sera 

Non credo che ci siano molte probabilità che il libro di Adolfo Scotto di Luzio, La scuola che vorrei (Bruno 

Mondadori, pp. XX-122, € 15), venga letto dal ministro Carrozza. Peccato, perché le sarebbe senz'altro di 

grande utilità. In verità mi accontenterei che le sue pagine fossero lette e meditate dai membri delle due 

Commissioni parlamentari intitolate all'istruzione. Ma anche in questo caso non mi faccio illusioni: lo spero 

giusto perché, come si dice, la speranza è l'ultima a morire. 

Quello di Scotto di Luzio — uno dei rari studiosi che guardano alle cose della scuola non con occhiali di 

specialista ma con acuta sensibilità d'intellettuale (secondo un costume che in Italia ha avuto il suo fulcro 

nella grande tradizione della pedagogia idealistica: ahimè da tempo sbriciolatasi) — è un libro nuovo e 

importante. Anzi unico, direi, per il punto di vista che fa proprio e che lo anima. Un punto di vista che può 

essere riassunto in poche righe: la contrapposizione tra scuola democratica e scuola di élite — una 

contrapposizione sulla quale per decenni si è fondato il dibattito politico italiano — non ha senso. Parlando 

di scuola, infatti, secondo l'autore, la vera distinzione non passa tra democrazia e antidemocrazia, ma tra 

scuola di massa e scuola di cultura. Non averlo capito è ciò che ha prodotto «il grande equivoco della scuola 

democratica», consistito nel «pensare che distruggendo le basi della cultura tradizionale si sarebbe 

permesso a molti di raggiungere i vertici dell'istruzione». 

La scuola democratica per tutti, in altre parole, ha creduto che per esistere essa dovesse troncare ogni 

relazione, e anzi porsi in rapporto polemico, con la scuola per le élite dell'età liberale. Un errore — frutto 

innanzi tutto di una clamorosa miopia storiografica — che ha comportato un prezzo altissimo: cioè quello di 

gettare a mare la tradizione dello Stato nazionale e della sua cultura nella quale affondava per l'appunto le 

radici la scuola per le élite di matrice ottocentesca. Si è pensato stoltamente che per le masse quella 

tradizione e la sua cultura rappresentassero un ferrovecchio, un pericoloso trabocchetto classista sulla 

strada del loro progresso. Si è completamente oscurato il fatto importantissimo che invece quella 

tradizione aveva soprattutto rappresentato uno scudo potente contro il mondo: un formidabile dispositivo 

di difesa contro gli imperativi brutali della politica, dell'economia, del mercato del lavoro. Priva di un tale 

scudo la scuola democratica, la nostra scuola, si è trovata indifesa: alla mercé della burocrazia ministeriale, 

delle famiglie, delle mode, delle ragioni del «privatismo» — inteso vuoi come l'illusione di una possibile 

configurazione e gestione di tipo aziendal-privatistica dei singoli istituti scolastici, vuoi inteso come 

l'ambizione a fornire curricula ritagliati sul singolo studente e sulle sue specifiche attitudini ed attese. 

Specialmente da condividere a me pare un'osservazione centrale che fa Scotto di Luzio. Vale a dire che 

tutt'altro che far attingere più facilmente il traguardo dell'eguaglianza, il rifiuto del retaggio umanistico 

proprio dell'antica ed elitaria scuola di cultura, ha voluto dire, paradossalmente, l'impossibilità per la scuola 

democratica proprio di essere tale, di essere democratica. Era precisamente quel retaggio e i suoi prodotti 



letterari, storici, artistici, filosofici, infatti, era il loro studio e il loro assorbimento, ciò che assolveva alla 

funzione di integrazione nazionale, di costruzione di una koiné, di un senso del «noi», a sua volta premessa 

indispensabile di ogni civica égalité o fraternité. Obbligata a fare a meno di questo «noi», frutto e insieme 

possibilità di una storia comune, ecco allora la nostra scuola democratica cercare un surrogato facendo 

ricorso a un diverso «noi», a un «noi» inteso come «metodologia della cooperazione educativa». 

Divenendo cioè, in qualche modo, il contenuto di sé medesima: la sua identità non consiste più nell'essere il 

luogo dove s'insegnano delle cose quanto nell'essere il luogo dove si applicano le tecniche 

dell'insegnamento, la sede di «un'impalcatura teorico-organizzativa» sempre sul punto di cadere 

nell'autoreferenzialità; al più con il frigido orpello della «cultura della Costituzione». 

Eliminata la prospettiva del vincolo connesso alla dimensione del passato culturale, si è aperto il campo per 

quelli che l'autore chiama i «nuovi insegnanti» e i «nuovi studenti». I primi sono quelli che avendo preso 

atto che il baricentro della scuola si è ormai spostato dal terreno della norma (il programma eguale per 

tutti) alla definizione dei criteri di base con cui valutare, «tornano a concepire la propria funzione non come 

trasmissione del sapere ma come gestione su base pedagogica di una moltitudine». Mentre i «nuovi 

studenti», dal canto loro, sono indotti sempre più a concepire l'istruzione come uno specifico, individuale, 

«percorso», aperto a molteplici esperienze di vita, di cui essi sono i titolari: «Una trasformazione intrisa di 

occasioni di libertà e di euforia, ma che attribuisce al singolo anche tutta la responsabilità della propria 

riuscita». Una trasformazione dietro la quale Scotto intravede «una vera e propria dismissione pubblica 

dell'istruzione». 

È tutto questo «passatismo», rimpianto sterile del tempo passato? Assolutamente no. È piuttosto la 

premessa — insieme a molte altre preziose e acute considerazioni che si trovano in queste pagine — per 

un'analisi realistica e profonda, com'è appunto quella di Scotto, della crisi di tutto il nostro sistema 

educativo. Una crisi che è una delle cause non minori del declino dell'Italia, e della quale, però, non riesce a 

dirci nulla, la dolciastra narrazione sulla «scuola democratica», ancora usa a riempire tante chiacchiere 

ufficiali. La realtà è ben altra: è la diserzione della scuola pubblica da parte delle élite, è la frattura tra 

cultura accademica e scuola, la burocratizzazione soffocante del lavoro scolastico, la virtuale espulsione del 

canone culturale nazionale, la rimozione del retaggio umanistico e con esso di un principio educativo 

fondato sulla conoscenza realistica dell'essere umano; e per concludere è la fortissima penalizzazione delle 

classi meno abbienti, alla cui formazione e progresso sociale la scuola, ormai, serve poco o nulla. Non è 

giunta l'ora di chiederci tutti, in una grande discussione politico-pubblica, come e perché è accaduto questo 

disastro? E dunque come porvi rimedio? 

  

 

 

 


